> Published: April 03, 2025

### The Need and Importance of Jurisprudence in Religious Understanding تفقه في الدين مين علم فقه واستنباط كي ضرورت وابهيت

#### Dr. Muhammad Naeem Anwar

Associate Professor, Department of Arabic and Islamic Studies Government College University, Lahore E-mail: dr.naeemanwar@gcu.edu.pk

#### **Muhammad Hasnain**

Lecturer, Department of Islamic Studies Govt. Graduate College, Mandi Bahauddin **E-mail:** muhammadhasnain1314@gmail.com

#### **Abstract**

The jurisprudence is such a science in which the jurists derived the solution of new issues. The base of this knowledge is the teachings of Holy Quran and Sunnah as the primary sources of the justisprudence. The center and axis of the jurisprudence is only to obay the rulings of Allah Almighty. Its first source for law making is Holy Ouran. The second source of this law is surrending around the Allah Almighty order that obey the Messenger (Sunnah). The third source is the obedience of the leaders of authority, who have the special quality of being consistent. The jurists seek solutions to new problems from the Quran and Sunnah. The method of doing this is that they compare new problems, incidents, and unsolved problems with the cause of solved problems. They do not derive the Shariah ruling from their own opinion, but they seek the Shariah ruling for a new problem based on a common cause. The cause of the old and new problem is the same as the already existing Quran and Sunnah. The Shariah ruling is not new, but the problem is new. And the Shariah ruling is already present in the Quran and Hadith. A jurist take out the Shariah ruling for the new problem based on a common cause. In this article the need and importance of jurisprudence for better understanding the rulings of the Islam will be discussed.

Keywords: Figh, Shariah, Sunnah, Qiyas, Ijtihad, Jurisprudence, Jurist





> Published: April 03, 2025

> > تمهيد

ارشاد باری تعالی ہے:

وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُوْنَ لِيَنْفِرُوْا كَافَةً طَ فَلَوْلَا نَفَرَمِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ لِيَنْفِرُوْا لَيْفِهُمْ إِذَا رَجَعُوْا اللَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُوْنَ لَيْيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوْا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوْا اللَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُوْنَ لَيْيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوْا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ اللَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُوْنَ لَيْيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّيْنِ وَلِينْ يَعْول نَهُ وَلَا يَعْنَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَيْ عَلَى اللَيْ اللَيْفِي اللَّهُ اللَّهُ اللَيْ اللَيْ اللَيْفِي وَمِ لَوْل اللَيْفَ اللَيْفِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَيْفِي اللَيْفَ وَمَ لَوْل اللَيْفَ وَمَ لَوْل اللَيْفِي اللَيْفِي اللَيْفِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَيْفَ وَمَ لَوْل اللَيْفَ وَمِ لَوْل اللَيْفِي الْمُول اللَيْفِي اللَيْفِي الْمُول الْوَلْ الْمُول الْمُعْلِي اللَيْفِي الْمُولِ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُعْلِي اللَيْفِي الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُعْلِى الْمُولُ الْمُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُعْلِي الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُولِ الْمُؤْمِلُولُ الْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُولُولُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْ

قرآن کیم کی ہے آیت علم فقہ اور علم استنباط کی اہمیت، ضرورت اور افادیت کوخوب ظاہر کرتی ہے قرآن پوری قوم سے ایک طبقے کا تقاضا کرتا ہے جو تفقہ فی الدین کے لیے اپنی زندگیاں وقف کر دے۔ تفقہ فی الدین کی ذمہ داری معاشرے کی اجتماعی ذمہ داری ہے اور جب ایک طبقہ اس ذمہ داری کے لیے خود کو وقف کر دیتا ہے تو گویا کل معاشرے کی طرف سے وہ فرض کفایہ اداکر تا ہے ایسے لوگ سارے معاشرے کے لیے محسن لوگ ہیں جو سب کی طرف سے عائد ذمہ داری کو اپنے فرض کفایہ اداکر تا ہے ایسے لوگ سارے معاشرے کے لیے محسن لوگ ہیں جو سب کی طرف سے عائد ذمہ داری کو اپنے کندھوں پر لے لیتے ہیں اور سب کی طرف سے اس فرض کو اداکرتے ہیں۔ دین میں یہ تفقہ کا پہلو معاشرے کو راہ راست پر گامز ن رکھتا ہے۔ قوم کے دل و ذہن میں اللہ اور اس کے رسول شکا اللہ کی خود کو راہ راست کی طرف مر اجعت کا





> Published: April 03, 2025

احساس دلا تاہے یہ افراد کواللہ کی عبدیت کی لڑی میں پروتاہے اور دنیوی بربادی اور اخروی ہلاکت سے ان کو بھاتا ہے۔ قر آن

## اور علم فقه واستنباط کی اہمیت:

قر آن امور سلطنت اور امور دین میں اہل استنباط اور اہل فقہ کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیتا ہے اور جب امور سلطنت کے بڑے بڑے مسئلے امن وخوف کے حوالے سے پیش آتے ہیں تو قر آن کہتا ہے مسائل حل کرنے کے لیے ہوتے ہیں۔ تم ان مسائل کاحل اہل لو گوں سے کروجو اپنے اندروصف استنباط اور صفت استدلال اور خصلت استخراج رکھتے ہوں۔اس لیے فرمایا:

یہ آیہ کریمہ بھی علم فقہ واستنباط کی اہمیت کو اجاگر کرتی ہے قر آن تحکیم نے اس آیت میں لفظ استنباط استعال کیا ہے۔ استنباط بات سے بات نکالنے کو کہتے ہیں اور نصوص سے اخذ واستدلال کو کہتے ہیں اور کسی مخفی اور پوشیدہ چیز کو ظاہر کرنے کو کہتے ہیں استنباط بات سے بات نکالنے کو کہتے ہیں اور نصوص سے اخذ واستدلال کو کہتے ہیں اور کسی مخفی اور پوشیدہ چیز کو ظاہر کرنے کو کہتے ہیں استنباط کا یہ عمل اجتہاد کہلا تا ہے اور یہ عمل حقیقت تک لے جاتا ہے اب اہل استنباط ، اہل اجتہاد اور اہل فقہ ہر ہر شعبے کے لوگ ہیں۔ اہل سلطنت اپنے مسائل کے حل میں اپنے سیاسی مجتمد کے پابند ہیں اور اہل فقاہت اپنے مسائل کے حل میں





> Published: April 03, 2025

اپنے مجتہد نثریعت کے تابع ہیں استنباط قر آن کاایک ایساوصف ہے جو ہمیں حقیقت تک لے جاتا ہے غر ضیکہ امور ریاست کے مجتهد ہوں ماامور نثریعت کے مجتهد ہوں دونوں اپنے اپنے دائرہ کارمیں اولی الامر ہیں۔

اب اس آیه کریمه میں لفظ ''یستنبطونه'' استعال ہواہے علم فقه کی روح ہے اور اس کی اساس اور بنیادہے اور ایک فقیه کا تفر دواختیار اس سے وابستہ ہے سارے علم فقه کی عمارت اس پر قائم ہے اس بنا پر امام فخر الدین رازی اس حوالے سے فرماتے ہیں:

فثبت ان الاستنباط حجة والقياس اما الاستنباط او داخل فيه فوجب ان يكون حجة اذا ثبت هذا فنقول الاية والة على امور احدها ان في الاحكام الحوادث مالا يصرف بالنص بل بالاستنباط وثافيتها ان الاستنباط حجة وثالثها ان العامى يجب عليه تقليد العلماء في احكام الحوادث

اس آیت کریمہ سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ استنباط جمت شرعی ہے یہی استنباط ہی قیاس ہے قیاس یاتو استنباط کاہی نام ہے یا قیاس استنباط میں داخل ہے اس لیے ضروری کھہر ایہ استنباط جمت شرعی ہوتو اس اعتبار سے اب اس آیت سے کہیں مسئلے اخذ ہوتے ہیں ان میں سے ایک بیہ ہے کہ بعض جدید مسائل واحکام ایسے ہیں جن کا تکم صریحاً نصوص میں و کھائی نہیں دیتا ہے ان کاشرعی حکم استنباط کے ذریعے جاناجا تا ہے۔ دوسری بات بیہ معلوم ہوتی ہے کہ استنباط خود جمت شریعہ ہے تیسری بات بیہ معلوم ہوتی ہے کہ استنباط خود جمت شریعہ ہے تیسری بات بیہ معلوم ہوتی ہے کہ وال کاشرعی حکم استنباط کے ذریعے جاناجا تا ہے۔ دوسری بات بیہ معلوم ہوتی ہے کہ استنباط خود جمت شریعہ ہے تیسری بات بیہ معلوم ہوتی ہے کہ استنباط خود دریوں اور ان کے کر دارکی بنا پر





> Published: April 03, 2025

باری تعالیٰ نے یہ اعزاز بخشاہے کہ ان کو مخلوق کے لیے مشروط مطاع بنایاہے جب تک وہ اللہ اور اس کے رسول مَا اللَّيْظِ کی

اطاعت كرتے رہيں ان كى اطاعت كى جائے گى اس ليے بارى تعالىٰ نے ارشاد فرمايا:

يْآيُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْٓا اَطِيْعُوا االله وَاطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ  $^4$ 

"اے ایمان والو! الله کی اطاعت کر و اور رسول (صَّالَاتِیْمٌ) کی اطاعت کر و اور اینے میں

سے (اہل حق)صاحبان امری۔"

# احاديث مين علم فقه واستنباط كي اجميت:

وہ لوگ جو تفقہ فی الدین میں محنت کرتے ہیں اور اپنی زندگی کا اوڑ ھنا بچھونا اسے بناتے ہیں۔رسول اللہ مَثَاثَاتِیَمُّ نے ان کی مثال ایک مارش سے دی ہے جو ماحول کو سر سبز وشاداب کر دیتی ہے۔حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ روایت کرتے ہیں کہ

مثل ما بعثنى به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير اصاب ارضا فكان منها نقية قبلت الماء فانتبتت الكلاء والعثب و منها احادب امسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا ازرعوا واصاب منها طائفة اخرى وانما هى قيعان لاتمسك ماء ولا تنبت كلاء فذلك مثل من فقه فى دين الله ونفعه بما بعثنى الله به فعلم علم و مثل من لم يرفع بذلك راساء 5

"الله نے مجھے جو علم اور ہدایت دے کر بھیجاہے اس کی مثال اس وافر بارش کی ہے جو اللہ نے مجھے جو علم اور ہدایت دے کر بھیجا ہے اس کی مثال اس وافر بارش کی ہے جو الیے زیر سے جو بڑی صاف تھی اس نے پانی کو اپنے اندر جذب کر لیا اور پھر بہت





> Published: April 03, 2025

ساگھاس اور سبز ہاگایا اور اسی زمین سے پچھالیی تھی جوبڑی پتھریلی تھی اس نے پانی کو جذب نہ کیا بلکہ اس کی روک لیا۔ باری تعالیٰ نے زمین کے اس عمل سے بھی لوگوں کو فائدہ پہنچایا وہ اس پانی کو پیتے رہے اور پلاتے رہے اور اپنے کھیتوں کو دیتے رہے اور اسی فائدہ پہنچایا وہ اس پانی کو پیتے رہے اور پلاتے رہے اور اپنے کھیتوں کو دیتے رہے اور اسی زمین سے ایک ایسی زمین بھی تھی جس کے میدان چٹیل تھے۔ یہ زمین نہ پانی کوروک سکی اور نہ ہی سبز ہ اگا سکی یہ مثال ان کی ہے جو اللہ کے دین میں تفقہ حاصل کریں اور اللہ نے جو دین مجھے دے کر بھیجا ہے۔ اس سے نفع حاصل کریں، علم خود سیسے ساور دوسروں کو بھی سکھائیں اور اس میں مثال ہے اس شخص کی جس نے اس کھی بارش میں مرتک نہیں اٹھایا۔"

فقیہ وہ ذات و شخصیت ہوتی ہے جو دین کی کامل فہم سے آراستہ ہوتی ہے۔ صحیح بخاری میں جرت گراہب کاواقعہ مذکورہے کہ وہ اپنی عبادت میں مصروف تھااس کی والدہ نے شدید حاجت میں اسے تین بار آواز دی مگر وہ صومعہ میں عبادت میں مسلسل مشغول رہا، مال کی آواز سن کر بھی کوئی جو اب نہ دیااس کی مال نے اسی عالم میں اس کوبد دعادے دی۔ اس پر رسول اللہ منگا علیم نے فرمایا:
لوکان جریج الراہب فقیھا عالما لعلم ان اجابة امه خیر من عبادة

"اگر جرت کراہب علم میں فقیہ ہوتا تو وہ ضرور جان لیتا کہ اس وقت مان کی آواز پر جواب دینااللہ کی عیادت سے زیادہ بہتر ہوتا۔"





ربه۔6

> Published: April 03, 2025

یہ ارشادر سالت علم فقہ اور فقیہ کی اہمیت کو واضح کر رہاہے کہ فقط عالم ہونااور بات ہے جبکہ فقیہ ہونااس سے بھی بڑھ

کرہے۔ علم فقہ جن کونصیب ہو تاہے وہ دین کے احکام کے اسر ار اور اس کی حکمتوں سے خوب آگاہ ہوتے ہیں۔

ر سول الله مثَّاليَّةُ مُ كواینے اصحاب کی صلاحیتوں کا کامل ادراک تھااور ہر کسی کی جداجدا قابلیت سے اچھی طرح واقف

تھے۔ جس کا جو شوق تھا اور جس کی جو صلاحیت تھی وہ آپ کے سامنے عیاں تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ایک مرتبہ حضرت زیاد بن

لبید انصاریؓ سے فرمایا:

ان كنت لا عدك من فقهاء المدينة 7

"بے شک میں تو تمہیں مدینہ کے فقہاء میں شار کر تاہوں۔"

حضرت عبداللد ابن عباس کے لیے علم میں فقاہت اور فقہی بصیرت اور فقهی فراست کے لیے آپ مَا اللّٰهِ عَلَم لیوں دعا

:65

اللهم فقهه في الدين وعلمه التاويل8

"ا الله عبد الله ابن عباس كودين كي فقه و تفقه عطافرما اور اسے تفسير كاعلم عطافرما-"

### اولى الامر مين شامل طبقات:

تاریخ اسلامی میں اولی الامر میں سے دو طبقوں کوبڑی شہرت حاصل رہی ہے ایک طبقہ اہل دین کا ہے اور دوسر ااہل حکومت وسلطنت کا ہے جبکہ بعض ائمہ نے اولی الامر سے مراد میں اہل اجتہاد و مجتہدین کوتر جبح دی ہے جبیبا حافظ ابو بکر جصاص رازی (۷۰ساھ) بیان کرتے ہیں:





> Published: April 03, 2025

وجه تخصيص المجتهدين انه جاء في الاية الثانية ولو ردوه الى

الرسول والى اولى الامر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ففسر

اولى الامر بابل الاستنباط وهم المجهدون $^{9}$ 

"اولی الامرہے مجتہدین ہیں اس شخصیص کی بنااس آیت پرہے جس میں فرمایا گیا اگر ہیہ

لوگ اینے معاملے کو اللہ اور اس کے رسول مَثَاثِینِ اور اسنے اولی الامرکی طرف لوٹاتے

توان میں جو مجتہد ہیں وہ اس تھم کو یا لیتے۔اس لیے اولی الا مرسے مراد اہل استنباط ہیں

اور وہی مجتهد ہوسکتے ہیں۔"

حضرت جابر بن عبد الله انصاريٌّ اور حضرت عبد الله ابن عباسٌّ دونوں فرماتے ہیں اولی الا مرسے مر اد اہل الفقہ ہیں 10

بہر حال اس میں رائح موقف یہی ہے کہ اولی الامر سے مراد اہل حکومت بھی ہیں اور اہل دین و افتاء بھی ہیں۔

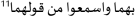
حضرت عمر فاروقؓ نے حضرت عمار بن یاسرؓ کو کو فیہ کا امیر بناکر بھیجا اور حضرت عبد اللّٰہ بن مسعودؓ کو وہاں کا صدر الصدور مدرس

بناکر بھیجااور اہل کو فیہ کو تحریری حکم دیا کہ تم ان دونوں کی اقتداءاور پیروی کرنا۔ یوں اہل کو فیہ کی سیاسی امارت کی ذمہ داری عمار

بن یاسر ادا کررہے تھے اور مذہبی امارت کی ذمہ داری عبد اللہ بن مسعودٌ ادا کررہے تھے اور دونوں اولی الا مرتھے۔

حضرت عمر فاروقٌ اہل کو فہ سے اس طرح مخاطب ہوئے:

انى قد بعثت اليكم بعمار بن ياسر اميرا وعبدالله بن مسعود معلما وزيرا وهما من النجباء من اصحاب رسول الله من اهل بدر فاقتدوا







> Published: April 03, 2025

ہوں ہے۔ ہوں ہے ہوں ہے۔ ہوں ہے

اب بیہ بات واضح ہو چکی کہ اولی الامر کے معنی سے بیہ دونوں منصب بدر جہ اتم مراد ہیں اسی مضمون کو امام جصاص اپنی تفسیر میں حضرت ابوہریرہؓ کے قول سے ثابت کرتے ہیں:

عن ابى بدريرة انهم امراء السرايا ويجوز ان يكونوا جميعا مرادين بالاية لان الاسم يتناولهم جميعا لان الامراء يلون امر تدبير الجيوش والسرايا قتال العدو والعلماء يلون حفظ الشريعة ومايجوز مالايجوز 12

"حضرت ابوہریرہ سے منقول ہے کہ اولی الامر سے مر ادلشکروں کے امر اءہیں اور بیہ معنی بھی ہوسکتا ہے کہ اس آیت میں اولی الامر سے مر ادبیہ امر اء اور علماء دونوں ہوں۔ اس لیے اولی الامر کا اسم ان سب کو شامل ہے۔ اس لیے امر اءلشکروں اور جنگوں کی تدبیر کرتے ہیں اور علماء احکام شریعت کی حفاظت و نفاذ اور شریعت کے مسائل یجوز اور مالا یجوز بتاتے ہیں۔ "





> Published: April 03, 2025

### اسلامی قوانین کے ماخذ:

اسلامی قانون کا پہلا آخذ اطیعوااللہ قر آن ہے اور اسلامی تعلیمات کا دوسر امآخذ اطیعواالرسول حدیث رسول ہے اور اسلامی قانون کا پہلا مآخذ اولی الامر منکم اور اُولِی الْاَهْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِیْنَ یَسْتَنْدِطُوْنَهُ مِنْهُمْ مِنْهُمْ استنباط اور علم استنباط اور علم استنباط اور علم فقہ ہے۔ یہی وہ علم استنباط اور علم فقہ ہے جس کے ذریعے قر آن کیم کی مختلف آیات میں تطبیق دی جاتی ہے اور یہی وہ علم ہے جس کے ذریعے حدیث کے مختلف مضامین میں باہم ترتیب دی جاتی ہے یوں آیات کے مضامین کے باہمی اختلاف کو دور کرنا اور احادیث کے مفاہیم کے بظاہر تناقض کو ختم کرناعلم اصول کے بغیر ممکن نہیں ہے۔

قر آن حکیم میں جو مسئلہ بھی بیان ہوتا ہے اس میں ایک فقیہ کو غور و فکر کرنا ہوتا ہے کہ قر آن اس مسئلے کو عبارۃ النص کے طور پر بیان کر رہا ہے یادلالۃ النص کے اعتبار سے ذکر کر رہا ہے یااسلوب اسارۃ النص کا ہے یا قضا النص کا ہے پھر ان آیات میں غور و فکر کرنا ہے۔ ان کا اسلوب اظہار بطور عام ہے یاباند از خاص ہے اگر عام کا اسلوب ہے تو پھر یہ عام مخصوص منہ البعض ہے یاعام کم یخص عنہ البعض ہے اس کا اسلوب مجمل ہے یا مفصل ہے۔ اگر اسلوب مفصل ہے تو اس کی تفصیل کسی اور نص قر آنی میں ہے یا حدیث رسول میں ہے قر آن کی اس تفییری اسلوب اور حدیث رسول کی اس تشریک کی خانام علم فقہ و علم استنباط ہے قر آن وحدیث، مسائل و احکام منصوصہ کا نام ہے جبکہ علم فقہ مسائل و احکام غیر منصوصہ مستنبط کا نام ہے یقیناً اس کا در جہ کتاب و سنت کے بعد کا ہے۔





> Published: April 03, 2025

# تفقه في الدين كاحكم:

قرآن تفقہ فی الدین کے لیے ایک گروہ اور ایک طبقہ کو ہر دور میں تیار کرنے کا تھم دیتا ہے۔ یبی طبقہ تاریخ اسلام میں جماعت فقہاء کی شاخت ہو تا ہوا چلا آرہا ہے اس طبقے کے علم کا کل مدار اور مکمل انحصار کتاب و سنت رسول پر ہے تمام کے تمام فقہاء قر آن و سنت سے علت کی بنا پر ادکام شریعت اخذ کرتے ہیں اس لیے علم فقہ کسی بھی صورت میں کتاب و سنت کا غیر ہر گر نہیں ہے علم فقہ میں قر آن و سنت کے ہی کے احکام بالواسطہ طور پر نمایاں ہو کر ہمارے سامنے آتے ہیں اس لیے علم فقہ بالواسطہ اللی ہدایت کے استدال کا نام ہے اور علم فقہ بالواسطہ صدیث نبوی سے احکام شریعت کی استخراجی صورت کا نام ہے۔ یہی وجہ ہے قر آن اپنی ہر حدیث اور اپنی ہر آیت میں بھی فقہ اللہ یکا اصاس دلا تا ہے۔ اس لیے ارشاد فرمایا:

قُلُ کُلُا مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ فَمَالِ هَوُلآءَ الْفَوْمِ لَا یکادُوْنَ یَفْقَہُوْنَ حَدِیْقًا 14

قُلُ کُلُا مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ فَمَالِ هَوُلآءَ الْفَوْمِ لَا یکادُوْنَ یَفْقَہُوْنَ حَدِیْقًا 14

"آپ فرمادیں (حقیقًا) سب پھے اللہ کی طرف سے (ہوتا) ہے۔ پس اس قوم کو کیا
"آپ فرمادیں (حقیقًا) سب پھے اللہ کی طرف سے (ہوتا) ہے۔ پس اس قوم کو کیا

یفقهٔون عَدِیْنا حدیث بات ہے اور اسے سمجھنے کے سلیقے کانام علم فقہ ہے فقہ ہر گز کتاب و سنت کا غیر نہیں ہے بلکہ
کتاب و سنت کو گہر ائی میں اثر کر سمجھنے کانام فقہ ہے علم فقہ کوئی نئی ایجاد نہیں ہے بلکہ کتاب و سنت کے استخراج، استدلال اور
استنباط کانام ہے فقہ کا اپنانام تو کسی اور کو سمجھنے اور کسی اور کا فہم حاصل کرنے اور کسی اور تفہیم کی طرف اشارہ کر تا ہے حضرت
موسیٰ علیہ السلام کی مشہور دعامیں بھی ہمیں یہی بات سمجھ آتی ہے:

ہو گیاہے کہ یہ کوئی بات سمجھنے کے قریب ہی نہیں آتے۔"





> Published: April 03, 2025

قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِيْ صَدْرِيْ و يَسِّرْ لِيْ آمْرِيْ و وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّنْ لِسَانِيْ -

يَفْقَهُوْا قَوْلِيْ 15

"(موسیٰ علیہ السلام نے) عرض کیا: اے میر ب رب!میرے لیے میر اسینہ کشادہ فرما دے اور میر کازبان کی گرہ کھول دے اور میر کازبان کی گرہ کھول دے کہ لوگ میر کی بات (آسانی سے) سمجھ سکیں۔"

# شريعت كى جامعيت علم فقه واستنباط سے لازم وملزوم:

غرضیکہ قرآن کی تقبیم کے لیے حدیث رسول کی ضرورت ہے اور کتاب و سنت رسول کے بعد حوادث احکام اور جدید مسائل میں اور مسائل غیر منصوصہ میں علم فقہ کی شدید ضرورت ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ مسائل منصوص میں بھی روایات کے اختلافات کو حل کرنے کے لیے علم فقہ کی ضرورت ہے۔ اس لیے کسی روایت کو تقدم حاصل ہے اور کسی روایت کو تقدم حاصل ہے اور کسی روایت کو تاہے۔ ان میں تطبیق ہمیں علم فقہ سکھا تا ہے۔ تاخر حاصل ہے۔ ان میں تطبیق ہمیں علم فقہ سکھا تا ہے۔ احکام کو علم فقہ نکھار تا ہے۔ نصوص کو فہم کامل فقہ کے ذریعے ہی معلوم ہو تا ہے۔ ان میں تطبیق ہمیں علم فقہ سکھا تا ہے۔ احکام کو علم فقہ نکھار تا ہے۔ نصوص کو فہم کامل فقہ کے بغیر ممکن نہیں ہے۔

نصوص کتاب اور حدیث محدود ہیں جبکہ روز روز پیش آنے والے مسائل اور انسانی ضرور تیں لا محدود اور لا تعداد ہیں۔ شریعت ان کا بھی حل کتاب وسنت کے علم استنباط و علم فقہ کے ذریعے دیتی ہے۔

علم الاستنباط وعلم الفقه کو حاصل کرناہی تفقه فی الدین کی بہترین صورت ہے۔ تفقہ فی الدین کا حصول ایک بڑی نعمت اور عظیم سعادت ہے۔ اس بناپر حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّى لِیُمْ نِے ارشاد فرمایا:





> Published: April 03, 2025

من يرد الله به خيرا يفقه في الدين16

"باری تعالی جس بندے کے ساتھ خیر کا ارادہ فرما تاہے اسے اپنے دین کا فقیہ بنادیتا

الناس معاون فخيارهم في الجابلية خيارهم في الاسلام اذا فقهوا17

"لوگ کا نیں ہیں جولوگ جاہلیت میں اچھے تھے اسلام میں بھی اچھے ہوں گے جبوہ

سمجھ بوجھ رکھنے والے اور فقہ کو جاننے والے ہوں۔"

# تفقه في الدين كي تحريك:

تفقہ فی الدین نے امت میں ایک تحریک بننا تھا اور قر آن و سنت کی تعلیم کے لیے ایک موثر ذریعہ بننا تھا اور امت مسلمہ کے ایک تعلیمی عمل کے قالب میں ڈھلنا تھا۔ اس لیے نگاہ رسالت نے پیشین گوئی کرتے ہوئے تفقہ فی الدین کے معلمین کواس مضمون کے لیے متعلمین کے لیے خصوصی ہدایات سے نواز ااور یوں ارشاد فرمایا:





> Published: April 03, 2025

ان رجالا ياتونكم من اقطار الارض يتفقهون في الدين واذا اتوكم

فاستوصوا بهم خيرا18

"بِشك اطراف عالم سے لوگ تمہارے پاس آئیں گے تاكہ وہ دین میں تفقہ حاصل

كرين جبوه تمهارے ياس آئيں توتم انہيں خيركي طرف نصيحت كرنا۔"

اس لیے کہ دین توسارے کاسارانصیحت ہے اس کی ساری تعلیمات دوسروں کے لیے ہمدر دی اور خیر خواہی کی تعلیم

دیتی ہیں۔ دین ہر کسی کا بھلا سوینے اور بھلا کرنے کا سبق دیتا ہے۔

#### د بن کاستون:

دین میں علم کو وہی اہمیت حاصل ہے جو کسی بھی عمارت میں اس کے ستون کو حاصل ہے۔ یقیناً عمارت کا ساراو جو د ستون پر کھڑا ہو تا ہے۔ انسان کا سارا دین اس کا فہم اور تفقہ ہے۔ وہ جیسے جیسے دین کو سمجھتا ہے ویسے وہ اس پر عمل کر تا ہے۔ جتنی اس کی دینی فہم راتخ اور صائب ہوتی ہے ویساہی اس کا عمل دین اس کے وجود و شخصیت سے ظاہر ہو تا ہے۔ اس حوالے سے حضرت عبد اللہ بن عمر اسے مروی ہے:

لكل شئي عماد وعماد هذا الدين الفقه19

"ہر چیز کاایک ستون ہے اس دین کاستون فقہ ہے۔"





> Published: April 03, 2025

### دین کے فروغ میں روایت و درایت کامقام:

دین کی تعلیمات کے فروغ اور ابلاغ میں روایت اور درایت کو بڑا مرکزی مقام حاصل ہے۔ روایت کا عمل دین اسلام کی تعلیمات کو پھیلاتا ہے۔ یہی روایت ہمارے معاشرے میں تبلیغ دین کی صورت میں جاری و ساری ہے۔ دین کی بات جن کانوں اور ذہنوں تک پہنچتی ہے وہاں یہ اثر انداز ہوتی ہے اور لوگوں کے احوال حیات بھی تبدیل کرتی ہے اور اخلاق واعمال کے ذریعے ان کی شخصیت کو بناتی اور سنوارتی بھی ہے جبکہ درایت کا عمل دین کے اسرار و حکمتوں کے جانے سے عبارت ہے۔ کہ ذریعے ان کی شخصیت کو بناتی اور سنوارتی بھی ہے جبکہ درایت کا عمل دین کے اسرار و حکمتوں کے جانے سے عبارت ہے۔ دین میں جتنی گہری فہم ہوگئی اسی قدر دین کی تعلیمات روح و دل میں اترتی جائیں گی اور انسان پورے اخلاص اور بڑے جذبے ساتھ دین پر اور اس کی جملہ تعلیمات پر عمل کر رہا ہوگا۔ روایت اور درایت کی طرح کی شخص کا دین کی فقہ کے باب میں حامل الفقہ ہونا ہے۔ پہلا عمل فقہ کی روایت تک محدود ہے جبکہ دو سراعمل فقہ کی درایت پر اخصار کرتا ہے۔ اس لیے حضرت زید بن ثابت روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ شکا اللیقی ہونا ہے۔ اس لیے حضرت زید بن ثابت روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ شکا اللیقی ہونا ہے۔ اس لیے حضرت زید بن ثابت روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ شکا اللیقی ہونا ہے۔ اس لیے حضرت زید بن ثابت روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ شکا اللیقی خوایات

رب حامل فقه غير فقه ورب حامل فقه الى من هوا فقه منه $^{20}$ 

کئی ایسے حامل فقہ (راوی حدیث) توہیں لیکن وہ فقیہ نہیں ہیں اور کئی حاملین فقہ روایت کو اس کی طرف پہنچا دیتے ہیں جو ان سے زیادہ فقیہ (علم فقہ کو جانبے والا) ہو تاہے۔

# علم فقه كى اصل:

علم فقد سراسر قر آن وسنت کو جاننے اور اچھی طرح سبھنے کانام ہے، تعلیم و تعلم کا عمل رسول الله مَثَالَّيْئِمْ نے خو د اپنی حیات اقد س میں صفہ کے چبوترے اور اصحاب صفہ کی صورت شروع کرایا۔ رسول الله مَثَالِثَیْئِمْ اس عمل تعلیم فقہ دین کو





> Published: April 03, 2025

دوسرے عمل ذکر وعبادت پرتر جی دیتے تھے۔اس حوالے سے مزید حضرت عبداللہ بن عمروبن العاص روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ منگا لینے آئے نے مسجد نبوی میں دو علقے دیکھے ایک حلقہ ذکر و مناجات اور دعاوالتجامیں مصروف تھا جبکہ دوسر احلقہ تعلیم و تعلم دین فقہ و تفقہ فی الدین میں مصروف عمل تھا۔ آپ منگا لینے آئے آئی نشست کے لیے اس دوسرے علقے کوتر جی دی اور امت پر اپنے عمل سیرت کے ذریعے واضح کر دیا کہ تعلیم و تعلم کو ان کی زندگی کوتر جی اذل حاصل ہو۔ آپ منگا لینے آئی اس موقع پر فرایا:

اما هولاء فيتعلمون الفقه يعلمون الجابل فهو لاء افضل 21

" یہ لوگ دین کی تعلیم فقہ حاصل کررہے ہیں اس کے بعدیہ لوگ اس علم کے جاہلوں

كوتعليم يافته بناتي بين اس ليه بدان سے افضل بين - "

قر آن وحدیث کی فقہ انسان کو مومن کامل بناتی ہے۔ اس کے اندر للہیت واخلاص کو فروغ دیتی ہے اور اس کو دین کی حقیقی تعلیمات پر کاربند کرتی ہے، اس کے فکرو نظر کے زاویے درست کرتی ہے۔ اس کے اخلاص وعمل کورسول الله منگالیا یکی کی سیرت و سنت کے قالب میں ڈھالتی ہے اور اسے ہر چیز کے کرنے اور منع ہونے میں اللہ کی رضاوخوشنو دی کا طالب بناتی ہے۔ گویا فقہ القر آن اور فقہ الحدیث پر عمل کرنا ہی اصل دین کی فقہ ہے۔ اس لیے حضرت الوہریرہ وایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ منگالیا یکی فقہ نے فرمایا:

خصلتان لايجتمعان في منافق حسن سمت ولا فقه في الدين22

"دوعاد تیں کسی منافق میں جمع نہیں ہوتی ہیں ایک حسن سیرے اور دوسری دین کی فقہ

میں گہری بصیرت۔"





> Published: April 03, 2025

## علم فقه كامر كزومحور اوربنياد:

علم فقہ کامر کزو محور اور اس کی بنیاد اطبعو اللہ پر ہے اس کا قانون اول قر آن ہے اور دوسر امآخذ ومر جع شریعت وطبعوا الرسول ہے اور وہ سنت و حدیث رسول الله منگافیا آئے ہے اور تیسر امآخذ اطاعت اولی الامر ہے جو پستنطونہ کی صفت خاص رکھتے ہیں۔ علم فقہ کی قر آنی بنیاد یہی آیات کریمہ ہیں۔ علم فقہ فقط الشریعة۔ (احکام القر آن، ج2، ص 410) احکام شریعت کی حفاظت اور عملد اری کانام ہے۔ علم فقہ ہماری شرعی و دینی زندگی میں ہمیں یجوز اور لا یجوز (احکام القر آن، ج2، ص 410) کے بارے میں راہنمائی دیتا ہے۔ جو دین کی آیات کی تہہ تک نہ پہنچ سکے وہ فقیہ اور فقہا ہر گزنہیں ہیں۔

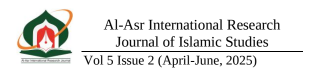
بانهم قوم لايفقهون23

جو نصوص کی علتوں اور حکمتوں کو جان نہ سکیں وہ فقیہ وفقہااور مجتهد نہیں ہیں۔

فطبع على قلوبهم فهم لايفقهون<sup>24</sup>







> Published: April 03, 2025

قر آن و حدیث کی صحیح تعبیر، صائب فہم اور قر آن و حدیث پر عمل ان لو گوں کو میسر آتا ہے جو مخلص للدین ہوں

جن کا مقصد الله اور اس کے رسول کی رضا و خوشنو دی ہو اور جو افراد منافقت کی حیات اور عادات رکھتے ہیں۔ ان کو علم فقہ کی

سمجھ وبصیرت حاصل نہیں ہوتی ہے۔اس لیے قر آن ایسے لو گوں کے لیے دوٹوک اعلان کر تاہے۔

ولكن المنافقين لايفقهون25

علم فقہ کاکسی کے پاس ہونا بہت بڑی خیر کا مالک بنناہے۔

من يردالله به خيرا يفقه في الدين26

اگر کوئی فی الواقعہ فقیہ ہو تووہ ایک فقیہ شخص ہز ار عابدوں کے مقابلے میں شیطان پر حاوی ہو تاہے۔

فقيه واحد اشد على الشيطان من الف عابد

فقهاء کے لیے قرآن کہتاہے:

كونوا ربانيين27

حضرت عبدالله ابن عباسٌ اس آیت کریمه کی تفسیر و تشریح میں بیان کرتے ہیں:

اعا كونوا حكماء و علماء وفقهاء<sup>28</sup>

دین کی حکمت کو جاننے والے ،عالم اور فقیہ بن جاؤ۔ فقیہ کا بولنا اور کسی مسکے کا پوچھنا اور کسی مسکے کاحل دینا ہی بتادیتا

ہے کہ وہ فقیہ ہے یا کہ نہیں۔اس لیے حضرت عبداللد ابن عباسٌ فرماتے ہیں:

ماسالني عن مسئلة الاعرصت فقيه هو او غير فقيه<sup>29</sup>

"جب بھی کسی نے کوئی مسلہ یو چھاتو میں نے جان لیا کہ وہ فقیہ ہے یا کہ غیر فقیہ ہے۔"





> Published: April 03, 2025

در حقیقت علم فقہ قر آن وسنت کا فہم حاصل کرناہے اور اس کے سارے احکام کی فقاہت اپنے اندر پیدا کرناہے۔ یہ

تفقہ فی الدین افضل العبادت عمل ہے۔

افضل العبادة الفقه في الدين30

فقہاء نئے نئے مسائل کاحل قر آن وسنت سے تلاش کرتے ہیں اس کاطریقہ یہ ہو تا ہے وہ نئے مسائل وحوادث اور مسائل غیر منصوصہ کو مسائل منصوصہ کی علت سے قیاس کرتے ہیں اپنی رائے سے تھم شرعی اخذ نہیں کرتے ہیں بلکہ نئے مسللے کا حکم شرعی علت مشتر کہ ہوتی ہے ان کا حکم شرعی پہلے سے کا حکم شرعی علت مشتر کہ ہوتی ہے ان کا حکم شرعی پہلے سے موجود قر آن وسنت کا ایک ہی ہو تا ہے۔ حکم شرعی نیانہیں ہو تا ہے بلکہ مسئلہ نیا ہو تا ہے اور حکم شرعی پہلے سے قر آن وحدیث میں موجود قر آن وسنت کا ایک ہی ہو تا ہے۔ حکم شرعی نیانہیں ہو تا ہے بلکہ مسئلہ نیا ہو تا ہے۔ ایک فقیہ علت مشترکہ کی بنا پر اس نئے مسئلے کے حکم شرعی تک پہنچتا ہے۔

کوئی شخص فقیہ نہیں ہوسکتا جب تک اس کے سامنے قر آن وسنت کی کل نصوص نہ ہوں اس لیے فقیہ شام حضرت ابو در داءؓ بیان کرتے ہیں:

لاتفقه كل الفقه حتى ترى القرآن وجوها كثيرا<sup>31</sup>

تم اس وقت تک کامل فقیه نهیں ہو سکتے جب تک تمہاری نظر قر آن حکیم کی وجوہ کثیرہ پر نہ ہو۔ علم فقه کی حقیقت کو حضرت علی المرتضیٰ ٹیان کرتے ہیں فرماتے ہیں:

الفهم الفهم فيما يختلج في صدرك مما لم يبلغك في الكتاب والسنة واعرف الامثال والاشباه ثم قس الامور عند ذلك فاحمد الى احبها الى الله واشهها فيما ترى32







> Published: April 03, 2025

خوب غور و فکر اس چیز کے بارے میں کر وجو تمہارے دل میں کھٹے اور جس کا حکم تہہیں کتاب و سنت سے نہ پہنچا ہو۔

اس کے جاننے کی کوشش کرو۔ اس کی امثال اور اس کی ملتی جلتی صور توں کو خوب پیچانو پھر اس موقع پر قیاس سے کام لو اور وہ

پہلوا ختیار کر وجواللہ کو بہت زیادہ پیند ہواور وہ تمہاری نظر میں حق کے زیادہ قریب ہو۔

قر آن تحکیم نے علم فقہ کی تین بنیادیں بتائی ہیں وہ تھم شرعی ایساہوجس میں عوم الحرج ہوجس میں تقلیل التکلیف کا پہلو ہو اور جس میں تدریج کا گوشہ نمایاں ہو۔ عدم الحرج لوگوں کی زندگیوں سے تنگی کو دور کرتا ہے اور تقلیل التکلیف تھم شرعی جولوگوں پر نافذ کیا گیا ہے۔ اس میں قلت تکلیف ہے تدریج، تھم شرعی کے رفتہ رفتہ نفاذ کامطالبہ کرتا ہے۔

### خلاصه كلام:

علم فقہ، شرعی احکام و مسائل کے علم کانام ہے جس علم کو قر آن نے علم استنباط کانام دیا ہے۔ علم فقہ یفقھون حدیثا۔
(النساء: ۸۸) کانام ہے علم فقہ یفقھوا قولی (طہ: ۱۰) سے فروغ پاتا ہے۔ علم فقہ دین کے تفقہ کانام ہے اور لیشفقھوا فی الدین (التوبة: ۱۵) سے عبارت ہے۔ علم فقہ کے ذریعے قوم کو اعمال میں راہ راست پر لا یا جاتا ہے اور ولینڈروا قومہم اذار جعواالیہم۔ (التوبة: ۱۵) کافریفنہ سرانجام دیا جاتا ہے۔ علم فقہ کا مقصد انسانوں کے بے راہ روی اور اللہ کی نافر مانی اور عذاب و دوز خسے بچپانا (التوبة: ۱۵) کافریفنہ سرانجام دیا جاتا ہے۔ علم فقہ کا مقصد انسانوں کے بے راہ روی اور اللہ کی نافر مانی اور عذاب و دوز خسے بچپانا ہے۔ لعلم بحذرون (التوبة: ۱۵) علم فقہ کی نمائندگی منہم طائفۃ کرتا ہے۔ اہل تفقہ کی خصلت اور شناخت تعلم الذین این این کہتے ہیں۔ منہم سے جلا پاتی ہے اور یہی قوت استنباط عملی زندگی میں فقہاکا عمل اور شناخت بنتی ہے۔ اس لیے امام فخر الدین رازی کہتے ہیں۔ استنباط حجت شرعیہ ہے۔

الاستنباط حجة<sup>33</sup>





> Published: April 03, 2025

مذکورہ بالا توضیحات سے بیہ بات بھی سمجھ آتی ہے کہ علم فقہ قر آن و صدیث کاغیر ہر گزنہیں ہے۔ علم فقہ مسائل غیر منصوصہ کو نئے سرے سے بناتی نہیں ہے بلکہ اجتہاد کے ذریعے ان کے احکام شریعت کو دریافت کرتی ہے۔ مسائل نصوص شریعت میں پہلے سے موجود ہیں، لیٹے ہوئے اور مخفی پوشیدہ ہیں ایک مجتہد کاعلمی واجتہادی کمال سے ہو تا ہے کہ وہ مخفی اور پوشیدہ احکام کو نصوص سے علت کی بنا پر تلاش کرلیتا ہے۔ یہ ایسے ہی ہے جیسے سائنس دان ذرے میں کوئی طاقت پیدا نہیں کرتے۔ ایشے میں یہ طاقت پہلے سے موجود تھی موجود تھی مگر مخفی تھی۔ سائنس دانوں نے ذرے میں موجود اس طاقت کو دریافت کرکے ایٹم بم

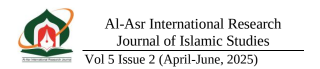
اسی طرح ایک نقیہ کتاب و سنت کی نصوص کو پہلے ہی اپنے سامنے رکھتا ہے اور کسی بھی نئے مسئلے کا تھم شرعی پہلے ہی ال نصوص میں پوشیدہ ہو تا ہے۔ جمہدین علت کی بنا پر اس نئے مسئلے کے تھم کو تلاش کر لیتے ہیں۔ اس ساری تحقیق و کاوش کے باوجو د علم فقہ کی ان جزئیات کو قطعیت کا درجہ حاصل نہیں ہے اور نہ ہی ان کے منکر کو کا فر کہا جا سکتا ہے۔ بلاشبہ کتاب و سنت تو اپنی جگہ قطعی درجے میں واجب القبول ہیں مگر جو مسائل ان سے مستنبط اور مستحرج ہوتے ہیں۔ ان میں قطعیت نہیں ہوتی ہے علم فقہ ان جزئیات کے ساتھ جانا ہی فقہی بصیرت، فقہی فر است اور فقہی سیادت ہے۔ یہ فقہی بصیرت اور سیادت جہاں جہاں ہماں ہوگی وہاں وہاں وہ فر د اور قوم کے لیے نفع بخش ہوگی۔ اسی لیے حضرت عمر فاروقؓ نے فرمایا:

فمن سوده قومه على الفقه كان حياة له ولهم ومن سوده قومه على

غير فقه كان ملاكا له ولهم34







> Published: April 03, 2025

جس شخص کواس قوم نے فقہ پر سر داری دی اس عمل میں اس کے لیے اور قوم کے لیے زندگی ہے جس کواس کی قوم

نے فقہ کے بغیر سر دار بنادیا۔ اس عمل میں اس کے لیے اور پوری قوم کے لیے ہلاکت ہے۔ اسی طرح ایک اور موقع پر حضرت

عمر فاروقٌ نے فرمایا:

تفقهوا قبل ان تسودوا<sup>35</sup>

"منصب سیادت پر فائز ہونے سے پہلے اس کی فقہ حاصل کرو۔"

ان اصولوں، ضابطوں اور جزئیات سے آراستہ ہی علم فقہ کا امام اور ہر شعبے کا امام امت کی ڈوبتی ہو ئی ناؤ کو بچاسکتا ہے۔

بصورت دیگراس فر د کے لیے بھی ہلاکت ہے اور قوم کے لیے بھی بربادی ہے۔اس لیے اقبال نے کہا:

تونے پوچھی ہے امامت کی حقیقت مجھ سے

ہے وہی تیرے زمانے کا امام برحق

جو تخھے حاضر وموجو دسے بیز ار کرے

دے کے احساس زیاں تیر الہو گرمادے

حواله جات

- 1. القرآن،122:09
- 2. القرآن،83:04
- 3. رازى، امام فخر الدين " تفيير الكبير " (مترجم: مفتى مجمد خان )لا مور: اداره تحقیقات اسلامیه، 2010، ج3، ص 272





#### Al-Asr International Research Journal of Islamic Studies

Vol 5 Issue 2 (April-June, 2025)

ISSN E: (2790-7694) ISSN P: (2790-7686)

#### Published: April 03, 2025

- 4. القرآن،04:59
- 5. بخارى، ابوعبد الله محمد بن اساعيل "، ج 1، ص 18
- 6. عيني، بدرالدين "عمرة القاري "الرياض: مكتبه الفقه، ج7، ص 283
  - 7. ترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي"ج 2، ص90
- 8. ابن حنبل، امام احمد "منداحمه "لا بور: مكتبه رحمانيه، ج8، ص328
- 9. جصاص،ابو بكر احمد بن على "احكام القر آن " بيروت: دارالحياء، 1992، ج2، ص256
  - 10. ابن شيبه امام اني بكر "مصنف ابن شيبه "الرياض: دار كنوز، 1993، ج6، ص 418
    - 11. ابن شيبه، امام ابي بكر "مصنف ابن شيبه "ج6، ص 418
    - 12. جصاص، ابو بكر احمد بن على "احكام القر آن "ج2، ص410
      - 13. القرآن،83:04
      - 14. القرآن،78:04
      - 15. القرآن،20:28-28
  - 16. ترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي "الرياض: دارالتاصيل، ج: 2، ص: 89
    - 17. بخارى، ابو عبد الله محمد بن اساعيل "، ج 1، ص 496
    - 18. ترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي" ج: 2، ص: 89
    - 19. ترمذی، ابوعیسی محمد بن عیسی "سنن الترمذی"ج2، ص90
    - 20. ترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي "ج2، ص90
  - 21. دار مي، ابوعبد الله بن عبد الرحن "سنن دار مي "لا جور: انصار السنه، ج1، ص99
    - 22. ترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي "ج2، ص93
      - 23. القرآن، 59:13
      - 24. القرآن، 63:33





#### Al-Asr International Research Journal of Islamic Studies

Vol 5 Issue 2 (April-June, 2025)

ISSN E: (2790-7694) ISSN P: (2790-7686)

#### Published: April 03, 2025

- 25. القرآن، 63:07
- 26. ترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي "ج2، ص89
- 27. ترمذي،ابوعيسي محمد بن عيسي "سنن الترمذي" ج2، ص93
  - 28. القرآن،81:03
- 29. ابن شيبه، امام الي بكر "مصنف ابن شيبه "، ج5، ص 312
- 30. سېروردي، شېاب الدين "عوارف المعارف" لا مور: پرو گريبو بکس، 1998، ج 1، ص 226
  - 31. دار مي، ابوعبد الله بن عبد الرحمن "سنن دار مي "ج1، ص 215
  - 32. دار مي، ابوعبد الله بن عبد الرحمن "سنن دار مي "ج1، ص91
  - 33. رازى،امام فخرالدين" تفسير الكبير" (مترجم:مفتى محمد خان)، ج3، ص 272
    - 34. بخارى، ابوعبد الله محدين اساعيل"، ج 1، ص 17
    - 35. بخارى، ابوعبدالله محدين اساعيل"، ج1، ص17



